
Copyright © 2025 The Authors. Published by Payame Noor University.  

This work is licensed under a Creative Commons Attribu tion-NonCommercial 4.0 International 
license (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/). Non-commercial uses of the work are permitted, provided 

the original work is properly cited. 

Journal of Qur’anic Interpretation and LanguageOpen Access 

Autumn & Winter (2025) 13(1): 35-44 

DOI: 10.30473/quran.2025.67187.3239 
 

  

 
 

 

O R I G I N A L    A R T I C L E 

The Study of Seyyed Mohammad Hussein Fadlallah’s View in 

Employing Estihaei Method in His Min wahy al-Qur’an (Case 

Study: Surah Al-Jumu’ah) 
 
Ramesh Hallajian Esfahani1*, Mahdi Mehrizi2, Seyed Mohamad ali Ayazi3 

 
1. PhD student in the Department of 

Quran and Hadith Sciences, 

Faculty of Theology, Islamic Azad 

University, Science and Research 

Branch, Tehran, Iran. 

2. Associate Professor, Department 

of Quranic and Hadith Sciences, 

Faculty of Theology, Islamic 

Azad University, Science and 

Research Branch, Tehran, Iran. 

3. Assistant Professor, Department 

of Quran and Hadith Sciences, 

Faculty of Theology, Islamic 

Azad University, Science and 

Research Branch, Tehran, Iran. 

 

 

Correspondence: 

Ramesh Hallajian Esfahani 

Email: hallajian1347@gmail.com 

 

 

 

Received: 25 Feb 2023 

Accepted: 05 Jan 2025 

 

 

 
How to cite 

Hallajian Esfahani, R, Mehrizi, M. & 

Ayazi, S.M.A. (2025). The Study of 
Seyyed Mohammad Hussein Fadlallah’s 

View in Employing Estihaei Method in 

His Min wahy al-Qur’an (Case Study: 
Surah Al-Jumu’ah). Journal of Qur’anic 

Interpretation and Language, 14(1), 35-44. 

(DOI:10.30473/quran.2025.67187.3239) 

 

A B S T R A C T 

This study made an effort to explain the estihaei method used in Quranic 

exegesis. This is a new method of Quranic exegesis that Seyyed Mohammad 

Hussein Fadlallah introduced in his Min wahy al-Qur’an. The phrase “kaifa 

nastouhi ba’adh...” and the term “estiha’a” appear several times throughout 

the book. The term “estiha” implies being inspired by Quranic verses and 

then coming up with ideas, and the estihaei method in the exegesis of a verse 

connotes reaching other worlds. According to Fadlallah’s exegetical 

approach, the Quran is an eternal scripture for human life because it has a 

dynamic mission. According to him, inspiration for the Quran must be sought 

out regardless of time or place because it is an alive and eternal text. This 

study investigated the extent to which Fadlallah employs rhetoric, Quranic 

sciences, hadith citation, and his social-educational approach in his estihaei 

method. The findings indicated that what Fadlallah achieves from the 

Quranic verses using the estihaei method is based on his expertise in reaching 

the soul of the Quranic verses, rather than the implications of the verses, 

though at times, what he perceives differs significantly from what the verse 

states. Surah Al-Jumu’ah was the primary focus of this study. Surah Al-

Jumu’ah was selected because it contains sociopolitical topics. 

 

K E Y W O R D S 

Estihaei Method, allameh Fadlallah, Min wahy al-Qur’an, Surah Al-

Jumu’ah. 

 

  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 . ناشر اين مقاله، دانشگاه پیام نور است.© 1403حق انتشار اين مستند، متعلق به نويسندگان آن است. 

 زير مجاز است. اين مقاله تحت گواهی زير منتشرشده و هر نوع استفاده غیرتجاری از آن مشروط بر استناد صحیح به مقاله و با رعايت شرايط مندرج در آدرس
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International license (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/) 

 پژوهشنامه تفسیر و زبان قرآن 

 ( 35-44) 1403دهم، شماره اول، پیاپی بیست و پنجم، پايیز و زمستان سیزسال 

 DOI: 10.30473/quran.2025.67187.3239 

 
 

 »مقاله پژوهشی«

در کاربست روش استیحایی در   اللهتبیین دیدگاه علامه سید محمدحسین فضل

 تفسیر من وحی القرآن )مطالعه موردی سوره جمعه( 
 

 3سید محمدعلی ایازی،  2مهدی مهریزی، 1رامش حلاجیان اصفهانی

 

 چکیده 

علامه    اين روش نوظهور  هدف تبیین روش استیحايی در تفسیر قرآن تدوين شده است.اين نوشتار با  
و »استلهام«   عبارت:»کیف نستوحی بعض...« و واژه: »استیحاء«  الله در تفسیر من وحی القرآن است.فضل

روش ی است و  زپردااستیحاء به معنای الهام گرفتن از آيات و ايده  در متن اين تفسیر تکرار شده است.
الله در روش تفسیريش های ديگر. فضلاستیحايی در تفسیر يک آيه عبارت است از دستیابی به جهان

معتقد است که قرآن رسالتی پويا دارد که آن را به کتابی همیشگی برای زندگی بشر تبديل نموده است؛  
ام گرفته شود. در اين او بر اين باور است که قرآن متنی زنده و جاری است و بايد از آن فراعصری اله 

بهره میزان  فضلنوشتار  بلاغی،وری  علوم  مباحث  از  گرايش   الله  با  و  روايات  به  استناد  قرآنی،  علوم 
الله با دهد آن چه فضلها نشان میارزيابی  تربیتی در روش استیحائی مورد سنجه قرار گرفت. -اجتماعی

های موجود در آيات باشد،  که برآمده از دلالتروش استیحايی از آيه دريافت نموده است، بیش از اين  
ها گاه با آنچه از آيه استظهار  چه دريافتبرآمده از خبرويت وی در دريافت روح آيات قرآن کريم است؛ اگر

شود، فاصله دارد.در اين نوشتار صرفا سوره مبارکه جمعه مورد مطالعه قرار گرفته است. سوره جمعه به  می
 ین اجتماعی، سیاسی در اين نوشتار مورد مطالعه قرار گرفته است. مضام دلیل اشتمال بر

 

 های کلیدیواژه

 . الله، تفسیر من وحی القرآن، سوره جمعه روش استیحايی، علامه فضل

 
، دانشکده    ث ي گروه علوم قرآن و حد   ی دکتر   ی دانشجو .  1

، تهران،  قات ی واحد علوم و تحق   ی دانشگاه آزاد اسلام   ات ی اله 
 .ايران 

دانشگاه    ات ی ، دانشکده اله   ث ي گروه علوم قرآن و حد   ار ی دانش .  2
 .، تهران، ايران قات ی واحد علوم تحق   ی آزاد اسلام 

دانشگاه    ات ی ، دانشکده اله ث ي گروه علوم قرآن و حد   ار ي . استاد 3
 .، تهران، ايران قات ی واحد علوم و تحق   ی آزاد اسلام 

 
 

 نويسنده مسئول: 
 رامش حلاجیان اصفهانی

 hallajian1347@gmail.comرايانامه: 

 

 
 

 06/12/1401تاريخ دريافت:  

 10/1403/ 16تاريخ پذيرش: 

 
 
 
 

 استناد به این مقاله: 

و مهريزی، مهدی    ؛ حلاجیان اصفهانی، رامش 
تبیین ديدگاه  (.  1403) سید محمدعلی    ، ايازی 

در کاربست   علامه سید محمدحسین فضل الله 
من   تفسیر  در  استیحايی  القرآن  روش  وحی 
جمعه(  سوره  موردی  پژوهشنامه  .  )مطالعه 

 .35- 44(،  1) 13تفسیر و زبان قرآن،  

(DOI:10.30473/quran.2025.67187.3239) 



 37          ( 35- 44)   1403  پايیز و زمستان ،  25، پیاپی  1، شماره  13پژوهشنامه تفسیر و زبان قرآن، سال  

 

 

 بیان مساله  -1
به کرات از عبارت   من وحی القرآن الله در سراسر تفسیرعلامه فضل

بعض...؟«   نستوحی  تفسیر  »کیف  در  وی  است.  نموده  استفاده 

مسئله  برد.  به کار میرا  "ايحاء "يا    "استیحاء "واژه  ،آيات  ش ازنهايی

اصطلاح   که  است  اين  پژوهش  در   "استیحاء"اين  کرات  به  که 
از    اللهفضل  ست به چه معنا است و مقصودکار رفته ا   تفسیر وی به

چیست؟ به اصطلاح  اين  می  کارگیری  را  آيا  اصطلاح  اين  توان 
بر تفسیری  منطبق  وحفضل  روش  من  در  دانست؟ الله  القرآن  ی 

 تواند باشد؟نیازهايی میپاسخگوی چه الله فضل روش تفسیری
و روشی   و با چه گرايشی  دارد  ها و مقوماتیويژگیچه  روش  اين  

 شود؟ میمتمايز  هانسبت به ساير روش 
 

 مقدمه -2
  ، روشنگر مسیر، جاودانگی و فراعصری بودنقرآن به دلیل جامعیت

از لوازم فراعصری بودن قرآن کريم،    ال انسان تا آخر تاريخ است.کم
جامعه مسلمانان در هر عصر با  .  است  سیر قرآناتف  نو به نو شدن

شود که پاسخگويی به الات و شرايط جديدی مواجه میؤس  نیازها،
سید محمد حسین   .طلبدمی رخدادها، تفاسیری جديد و روزآمد را  اين  

مفسرين    ق.(1431-1354) اللهفضل اسلام نوآور  از  جهان   معاصر 
در تفسیر من وحی القرآن، با الهام از روح آيات، قرآن را  وی  .  است

حرکت و حیات   أ در متن زندگی مسلمانان وارد نموده و آن را منش
آموزه داندمی کارآمدی  به  منجر  که  امری  قرآن  .  و  های  در طول 

باور است که  فضل  شود. می  جغرافیايی-تاريخیعرض   بر اين  الله 
قرآن رسالتی پويا دارد که آن را به کتابی همیشگی برای زندگی  

نظر به کارآمدی اين تفسیر در پاسخگويی   است.  بشر تبديل نموده
س بشری  ؤبه  مشکلات  حل  و  روز  و  الات  معرفی  به  نوشتار  اين 

 پردازد.میروش تفسیری مفسر  بررسی
 
 القرآن الله و تفسیر من وحی علامه سید محمد فضل  -2-1

تفسیر ق.( صاحب 1431- 1354علامه سید محمدحسین فضل الله)
اينکه چهره علمی برجسته   ،لقرآن  وحی  من بر  ای است، از علاوه 

در عرصه مبارز  و  فعال  و سیاسی عناصر  فرهنگی  اجتماعی،   های 
 لبنان بوده است. وی علاوه بر تفسیر من وحی القرآن در   عراق و

اثر در باب    51  اثر فقهی و  15  جلد، صاحب پنج اثر قرآنی ديگر،  24
 اعتقادات است. 

تفسیر من وحی القرآن از جمله تفاسیر ارشادى و تربیتى دوره  
نگاشته شده  تحلیلی  به شیوه  نوين و  به روشی  است، که  معاصر 

از    تحلیل تاريخیاجتهاد و    علاوه بر  فسیر آياتدر تالله  فضلاست.  
شباهت بسیاری   وی. سبک تفسیری  استمداد جسته است  روح آيات

به سبک سید قطب در فی ظلال دارد؛ با اين تفاوت که به نظرات 
 کند. امامان شیعه استناد می 

اند اشاره نموده  الله در تفسیربه روش علامه فضل  پیشین که  آثار
 : عبارتند از

سید حسین هاشمی،    الله و تفسیر قرآن به قرآن«،»علامه فضل
 . 64ش  ،1389 های قرآنی، زمستانپژوهش

من وحی »  الله با روايات تفسیری درروش مواجهه علامه فضل"
/  43ش   ، پژوهشنامه تفسیر و زبان،1392سیاوش کرمی،    ،القرآن«

2-67 . 
الله در نقد آرای شناسی علامه سید محمد حسین فضل»روش 

قلی رضا  المیزان«،  تفسیر  در  طباطبايی  محمدجواد  علامه  و  زاده 
 ؛ 108-6/81، ش، تفسیرپژوهی 1395 توکلی،

رويکرد   فضل الله  ة آی »بررسی  محمدحسین  روايات  سید  به  الله 
محمد،   نجفی،  نهله؛  نايینی،  غروی  القرآن«،  وحی  من  تفسیری 

 . 48- 25/ 11حديث، سال ششم، ش ش، تحقیقات علوم قرآن و  1388
  الله معلم کلائی ، شمس«ساختارشناسی تفسیر من وحی القرآن»

 ، حامد شیواپور.«گرايانهمن وحی القرآن تفسیر اجتماعی و واقع» و
مجله گلستان  مهدی مهريزی،    ،اللهروش تفسیری علامه فضل

 . ش1395 قرآن، بهار

  ، جمعی از نويسندگان "معاصر پژوهان آشنايی با مفسران و قرآن "
طرقی( مهريزی  مهدی  نشر  1400،  )مقاله  تهران،  اول،  دفتر  ش، 

 .پژوهی بشریمؤسسه دين 
الله در تفسیر من های علامه سید محمد حسین فضلنوآوری

مجله   رامش حلاجیان،  )مطالعه موردی سوره جمعه(، القرآن   وحی
 . 11 شماره ش،1401 شناختی قرآن کريم، زمستانسبک

سوره    همچنین در  فريقین  تفاسیر  اهم  های  نوآوری  »تحلیل 
رساله    ،جمعه« راهنمايی  بنده  عنوان  مهريزیبه  سید   و  مهدی 

اين    که   به دفاع رسید  1402  شهريورکه در  است  محمدعلی ايازی  
 های روشی دوره معاصر معرفی نموده است.روش را از نوآوری

 
 استیحاء مفهوم  -2-2

»وحی« به معنای طلب وحی    استفعال از مادهاستیحاء مصدر باب  
ا صوت يأصل وحی: اشارة سريع و کلام رمزگونه است    نمودن است.

ا و  ترکیب،  از  بمجرّد  بعض  شارة  و  ا  و    کتابت.جوارح،  كلمة  علم 

أولیائش   لهیّةا و  أنبیا  به  خداوند  خفا   که  می   در  منظور،  )ابن کند. القا 



 ... الله  فضل   ن ی محمدحس   د ی علامه س   دگاه ي د   ن یی تب : و همکاران یاصفهان  انیحلاج          38
 

 

؛ راغب  320، ص:  3ج   ، ق 1410، فراهیدی،  379، ص:  15ج   م، 1997
 ( 858ص:    ق، 1412  اصفهانی، 

القای امر در باطن غیر   وحیمصطفوی   ، خواه  دانسته است  را 
اين القا تکوينی، خواه با واردات قلبیه، خواه با علم و ايمان و نور يا  

عبارت است از    »لهم«از  إلهام    کهدر صورتیباشد.  با وسوسه و....  
باطن  پروردگار در  از جانب  بدون واسطه  امور  که    القای  بیشتر در 

د قلبی است  معنوی کاربرد دارد و بديهی است که وحی چون با شهو
چشمی،قوی مشاهده  از  تو  تر  چراکه  است،  صوت  با أاستماع  م 

بر جای گذاشته    باطنبصیرت يقینی است که اثر عمیق قطعی در  
بهیچکه   شکی  نمیگونه  ،  13جق،1430،  مصطفوی)گذارد.  اقی 
 ( 59- 57ص
 
 و ساختار آن سوره جمعه -2-3

سوره جمعه شصت و دومین سوره قرآن کريم در ترتیب مصحف و 
صد و دهمین سوره در ترتیب نزول است که پس از سوره صف و 

يه و آ   11قبل از سوره تغابن نازل شده است. اين سوره مشتمل بر  
مس  از  رازی،  تحب يکی  )ابوالفتوح  است.  کريم  قرآن  هفتگانه  ات 

 (1ص  ، 19ج   ق، 1408
اند، ابوالفتوح مفسران که اين سوره را مدنی دانسته برخلاف اجماع  

اما   رازی، با استناد به قول ابن عباس و ضحاک، آن را مکی شمرده، 
مضامین سوره که به موضوع يهود و برپايی نماز جمعه پرداخته است، 

( نام 7ص  ، 16ج  دلالتی آشکار بر مدنی بودن آن دارد. )ابن عطیه، 
م سوره و به معنای آدينه، آخرين روز هفته اين سوره برگرفته از آيه نه 

حال کارکرد روز جمعه، نقش آن است. مهمترين مشخصه و در عین 
هفت  واحدهايی  به  ماه  روزهای  تقسیم  نظام  به در  روز تايی  عنوان 

 ،710ص  ، 16ج  ش، 1367)زرنگار    پايانی يا تعطیل هفتگی بوده است. 
 (695، ص 10ش، ج 1375رحمان ستايش، محمد کاظم، 

مطالعه است   مورد ضامین عالی اين سوره تحت سه سیاق کلی  م
 :که عبارتند از

آيات به منزله تمهید برای آيات وجوب اين  :  (4-1)  سیاق اول   -
از سوی  نماز جمعه است. در طلیعه سوره، حقیقت تسبیح مستمر 

است. شده  مطرح  کائنات  میان    تمام  در  اکرم)ص(  رسول  بعثت 
  سیاق تسبیح خداوندی است که با اسماءمحور اصلی اين  ؛  امیین

را    چهارگانه ايشان  تا  نمود  مبعوث  امیین  میان  در  را  امی  رسولی 
 تزکیه نموده و به ايشان کتاب و حکمت بیاموزد.

که تحت تعلیم تورات قرار   کسانی  يهود و (: 8-5سیاق دوم ) - 
سیاق اين  نکردند،  عمل  آن  به  و  اصلی  برپايه    گرفتند  محور  سه 

 يهوديانی که به تورات مکلف شدند اما بدان عمل نکردند.   -1است:  
 دنیاگرايی يهود. -3خودبرتربینی يهود  -2

خطاب به مؤمنان با موضوع نماز جمعه   (:11-9سوم )  سیاق  -
و ذکر الله، ضمن مورد خطاب قرار دادن مؤمنان وآموزش آنان بر  

تجارت و کسب دنیا، توصیه به    مقدم داشتن نماز جمعه و ذکرالله بر 
نموده، حالات  در همه  ذکرالله  گروهی   کثرت  توبیخ  و  معرفی  به 
همراهی با رسولخدا )ص( باز   پرداخته که سرگرمی دنیا ايشان را از

 داشته است. 
اين سوره بیانگر اثری است که رسول اکرم)ص( در جامعه امی 

جزيره که با    شبهاثری فراگیر در سراسر   جاهلی آن زمان گذاشت.
تحول  و  شد  آغاز  حکمت  و  کتاب  تعلیم  و  تزکیه  در تلاوت،  نو  ی 

گونه بود که با اقدام عملی در جهت و اين فرهنگ جامعه ايجاد نمود  
ای توحیدی، فضل خدا را شامل حال اين امت نمود تشکیل جامعه

تا همچون چهارپايان تنها حامل بار کتبی نباشند که از محتوای آن  
 ( 202، ص 22ق، ج1419الله، . )رک: فضلباشند هبهربی
 

 روش استیحاییارکان  -3
  شود که، مشاهده می با نگاهی گذرا به متن تفسیر من وحی القرآن

سوره الله  فضل سراسر  نستوحی در  عبارت:»کیف  آن  تفسیر  و  ها 
بعض...؟« را تکرار نموده و در پاسخ به اين سوال مطالبی را از آيه  

وی روش استیحايی را در تفسیر قرآن ضروری    گیرد.الهام میايده و  
روش از طريق حرکت به   دانسته است، چرا که معتقد است با اين

تفسیر يک آيه، به همه دنیاهای ديگر  سمت اهدافی که بیان شد از  
 ( 16ص  ،1ج ،همان)رک:  رسیممی

استیحايی نظريه   اللهفضل  روش  بر  مبتنی  قرآن  تفسیر  ی در 
 است که دو رکن دارد: استیحاء

 
 متن  رکن اول: -3-1

ترين  الله قرآن به عنوان اولین و موثقید محمدحسین فضلاز نظر س
منبع وحیانی است که ضروری است آن را به عنوان کتاب رسالت 

بفهمیم. تبلیغ  متن  و  و   وحیانی   اين  حیات  دارای  تاريخ  طول  در 
از واژهفضل  .حرکت است را متشکل  ايستا، الله  قرآن کريم  های 

ها در امتداد زمان  کت واژهداند، بلکه قائل به حرجان و جامد نمیبی
به   را  آن  دارد که  پويا  باور است که قرآن رسالتی  اين  بر  است و 

قرآن را متنی زنده  کتابی همیشگی برای زندگی بشر تبديل نموده و  
ها در حال حرکت است و  داند که همچون خون در رگو جاری می



 39          ( 35- 44)   1403  پايیز و زمستان ،  25، پیاپی  1، شماره  13پژوهشنامه تفسیر و زبان قرآن، سال  

 

 ما بايد از آن الهام بگیريم. 
با بازگشت به آموزه وی در   های قرآنی حلقه پی آن است که 

اتصالی میان قرآن و زندگی بشر ايجاد کند تا راهکاری برای خروج 
درماندگی  و  مشکلات  بیابد.از  بشريت  ب  های  ايجاد    هوی  انگیزه 

بخش قرآن و استمداد از آن در  حرکتى جهت زنده کردن روح حیات
هدف اين   .مسائل و مشکلات زندگى تفسیرش را آغاز نموده است

 ،که جهت برخورداری از معنويت آن  متن ساخت انسانی جديد است
عامل   عنوان  به  متن  تحرکمولد  انسان  با بوده و میدهنده   تواند 

دعوت فضای  به  ايجاد  درون وجودش  آن    سوی  در  بزرگ  هدف 
 يعنی ساخت انسانی جديد برسد. 

الله داشته است  فضل   دی در گفتگوی اختصاصی که بامجید مرا
نويسد:»ما با آيات هم چون متون ادبی صرف برخورد  از قول وی می

کنیم که با ذهن و انديشه پوياست و دور از جو واقعیت موجود نمی
کنیم قرآن، حیاتی پويا و پرتحرک است که بلکه احساس میاست،  

اقتباس می  آن  از  و  دارد  به  شود و هدايت میداد و دهش  و  کند 
گردد. آيات در جو جنبش دعوت اسلامی صراط مستقیم رهنمون می

های تبلیغ بود شد و مراقب نقاط ضعف و قوت آن در گام نازل می
های پويا  کرد تا برايش قانون و با واقع و وضع موجود هماوردی می

بنا نهد و جوانب ضعف را تقويت کند. و با قدرت و توان از عوامل  
 ش، 1400  جمعی از انديشوران،  فروپاشی جلوگیری نمايد.)به نقل از:

 ( 450ص
 
 انسان  رکن دوم: -3-2

  "انسان"  های تفسیر من وحی القرآن واژه يکی از پربسامدترين واژه 
اين تفسیر تکرار شده است.    3969  اين واژه  است. وی در بار در 

  دارد.ت الهی  صفا  کند که مظهريتمطرح می ی را  انسانتفسیرش  
انسان به عنوان يکی از ارکان اين  در جای جای تفسیرش به    یو

مراد از    ویاز نظر    .نگريسته است  متن آيات قرآن مولد حرکت در  
به    است که از سويی  یکنشگرو  يگانه موجود صاحب اراده    ،انسان

بودن  واسطه   در  دارا  خداوند  با    ذاتشصفات  وثیقی  رابطه  دارای 
خداوند   جانشینی  مقام  در  و  بوده  و   قدرتبالاترين  از  خداوند 

و از سوی ديگر    برخوردار استدر میان مخلوقات  عملی  توانمندی  
امتداد حیاتش    در،  حرکتشدر    افکارش،در  به اين درک رسیده که  

،  باشد قائل    برای خود استقلال ذاتینه    ش ا زندگیدر تمام ارکان    و
مسببات.   نهو   اسباب و  انسانی    برای  قرآن کريم،  انسان مخاطب 

می کريم  قرآن  متن  به  مذکور  فرض  با  که  با  است  نه  نگرد 
نخست سوره  فراوانی از جمله آيات فسیر آيات وی در ت فرض.پیش

  الله، فضل حمد به تبیین رابطه انسان و خداوند پرداخته است. )رک:

 ( 37- 31، ص1ج
انسان با   است که رابطه اين دو رکن با يکديگر ايناز نظر وی 

ايجاد می تفعالیتش حرکتی  به حرکت درآوردن متن  کند  ا موجب 
بدين و  استاين  ترتیب  شود  استیحاء    که  انسان  قرآن  ايحاء  از 

به هدف ساخت انسانی جديد انجام شده که    اين استیحاء  کند.می
می که  است  انسان  اين  و  است  قرآن  الگوی  حلال  مطابق  تواند 

 مشکلات اجتماع باشد. 
 

 روش استیحایی  -4
بندی  گیری و جمعنتیجهکه به    جايیها، در  تمامی سورهدر  الله  فضل

از واژه رسد  میتفسیری     های »استیحاء«، »استنطاق« و به کرّات 
سور تفسیر  در  است.  هایه »استلهام«  نموده  استفاده  در    مختلف 
های  مشابه و به صورت واژهها در موارد  بسیاری از موارد اين واژه

 .اندکار رفته به جانشین
. فهمی مستند به  کندرا مطرح میالله دو نوع فهم از قرآن  فضل

 ظاهر نص، لفظ و مدلول آشکار که از نظر وی ترديدآمیز است و
کند. وی معتقد است  »آفاق النص« ياد می  فهمی که از آن با عنوان

اگر دلیل عقلی در حجیت ظاهر نباشد، ظهور احتمال مخالف را نفی 
قتضای قرينه، احتمال ضعیفی تقويت  کند، بلکه ممکن است به انمی

 جديدی جايگزين ظهور اولی شود.  ای که، ظهورگونهشود، به 
های برتر، روش استیحايی گويد:»شايد يکی از روش الله می فضل 

جويی يک مسأله و حل است، به اين دلیل که قرآن وقتی به چاره 
آن نیز های زياد و مرتبط با  مشکلی پرداخته است، همزمان به کرانه 

 (462/ 15 : الله کند.) فضل اشاره می 
الله مکرر از مقاصد و غايات تفسیر سخن به میان آورده  فضل

محور است و هدف اين روش پاسخ به  است. روش استیحايی هدف
روش  اين  هدف  بلکه  نیست،  مسلمانان  علمی  ارتقای  يا  شبهات 

علاج دردهای های قابل اجرا جهت  تبديل آيات قرآن کريم به نظريه 
دنبال کشف فرمول قرآن    جامعه و حل مسائل روز است. به  وی 

 جهت ساخت انسانی مطابق مفاهیم قرآنی است. 
الهاموی   برای  منبعی  را  به جهت  گرفتن    قرآن  پاسخگويی 

داند و عنصر فعال دريافت اين الهام را خود  می   بشر  های روزپرسش
طور مستقیم  سبک زندگی به   در جستجوی  اللهفضلداند.  انسان می

اين   ندتوامی  بلکه معتقد است انسان  ،نیستقرآن    خلال آيات  از  و
خود زندگی مبدع سبک ترتیب بدينو  دسبک را از قرآن الهام بگیر

تواند مختلف باشد  لذا وی معتقد است ايحائات نیز می   ز قرآن باشد.ا
ی از آيات باشد. )رک: تواند تجلیات متعددو اين تعدد برداشت می



 ... الله  فضل   ن ی محمدحس   د ی علامه س   دگاه ي د   ن یی تب : و همکاران یاصفهان  انیحلاج          40
 

 

 ( 8-1/11 :1419الله، فضل
گیری از  )ع( در نحوه بهره   مام علیاستنطاق تعبیری است که ا

به معنای درخواست نموده است و    پاسخگويی   آيات قرآن توصیه 
)ع( پس علیالبلاغه  نهج  158در خطبه    ت.قرآن به سؤالات بشر اس

قرآن را حاوی اصول  ،اسلاماز ذکر وضع جامعه مقارن زمان ظهور 
معارف نجات،  کلی  و  ظلمتاحکام  تمام  از  و  بخش  پیشین  های 

دردهای  چاره است  معرفی  جاهلی  جامعه   درمانبیساز   و   نموده 
اخبرکم  می لکن  و  ينطق  لن  و  فاستنطقوه  القرآن  فرمايد:»ذلک 

نیست که  معنا  اين عبارت به اين    (158  خطبه  )سید رضی،  .عنه«
با هیچ معصومقرآن  نمی  ین کس جز  بلکه  سخن  معنا  گويد،  بدين 

همگان مأمور    ،(اضافه بر ظاهر آن)اسرار قرآن    جهت فهماست که  
تدبر در قرآن فراخوانی عمومی است که    .اندبه تدبر در قرآن شده 

است.)  اجتماع  نهفته  دردهای  محمد/29ص/درمان  نظر    (24،  به 
تلهام همان استنطاقی است سالله از استیحاء و ارسد منظور فضلمی

 البلاغه ذکر شد. که ملهم از نهج 
الله در مقدمه تفسیرش اذعان نموده است:»تمامی آن چه  فضل 

ها به بار آورد، اندکی جديت در عرضه اسلوب و  امیدوارم اين کوشش 
آفرينی تفسیر در اوضاع کنونی است که تبلیغات اسلامی نیازمند  تحرک 

د که برگرفته  های علمی در راه و هدفی باش است قرآن در تمامی زمینه 
  ( در جای ديگر تصريح نموده: 29همان/ .«) گردد  « وحی قرآن »من  از  
هیم قرآن را به روش نظريه و تطبیق  چاره کار را اين يافتم که مفا » 

مطرح کنم تا بتوانم در مشکلات و مسائل امروز زندگى بشرى از او  
ادعاى تفسیر جديد را نداريم، بلکه غالب مطالب    پاسخ دريافت کنم..... 

ما از بیانات مفسرين و محققین قرآنى است، فقط انطباعات، استنتاجات  
 ( 5  همان/   و استیحائات به آن اضافه شده است.«) 

که مفسر  گفته دلالت بر اين دارد که با وجود اينمطالب پیش
او    ادعا بر نگارش تفسیری جديد نداشته است اما بنا به تصريح خود 

در اسلوب تفسیری  انطباعات، استنتاجات و استیحائات جديدی را  
است. نموده  استعمال    ارائه  استیحاءهاواژهکثرت  و    استلهام  ،ی 

اذعان مفسر بر عرضه اسلوب تفسیری در جهت تطبیق    ،استنطاق
قرآن  يهنظر و    درهای  روز  مشکلات  وجه حل  بر  مفسر  تصريح 

بیانگر ارائه روش تفسیری  "من وحی القرآن"تسمیه اين تفسیر به 

به   که  است  استیحايی"نوينی  روش    "روش  اين  شد.  نامگذاری 
پردازی است، نه استخراج قانون الهام گرفتن از آيات و ايده مبتنی بر  
که قرآن را به کتابی همیشگی برای زندگی بشر تبديل    و دستور

 است. نموده

 تفسیر علامه روش استیحایی درکاربست  -5
نو   استیحايی، روشی  قرآن  روش  تفسیر  اين سوال    است.در  حال 

می بهره پیش  عینی  مصاديق  که  ازآيد  در   وری  استیحايی  روش 
آيات استیحايی    چیست؟   تفسیر  و   مقوماتاز چه  علامه در روش 

وری از اين مباحث بهره  ؟ در تفسیر آيات بهره برده است  گرايشاتی
 چه میزان بوده است؟ 

 
 در روش استیحایی  علوم بلاغیاز وری بهره -5-1

  درآورده است.   استخدام روش استیحايی  را به الله علوم بلاغیفضل
از نتايج مهم نگاه   پردازد.سیاق به تفسیر آيات می ی با استفاده ازو

است  ای يکپارچه به عنوان مجموعه  ،به سوره نگاهسیاقی به آيات، 
می دنبال  را  کلی  محورهای  يا  محور  اکثر   اللهفضل  .کندکه  در 

علاوه بر بیان خطوط کلی و محورهای اصلی   بنابر سیاق،ها  سوره
اجواء    سوره، عبارت:»فی  با  سوره  بر  حاکم  فضای  و  جو  بیان  به 

پردازد و سعی در معنون کردن محورهای اصلی يک  السوره« می
اساس قواعد بلاغی، ظهور جديدی  وی معتقد است گاه بر   دارد.سوره  

م اولی  نمونه رک:  گردد.یجايگزين ظهور  - 215ن/هما)به عنوان 
 ( 175/ 5؛ 196-14/191؛ 217

 
 وری از علوم قرآنی در روش استیحایی بهره -5-2

الله در مقدمه چاپ دوم تفسیر از جايگاه محکم و متشابه، ظاهر  فضل
ضمن نقد معیارهای  وی  و باطن و مجمل و مبین بحث نموده است.  

برخی از مباحث علوم قرآنی در    تاثیر دانستن  و بی  در تفسیر  پیشین
تفسیر   در  قرآنی  علوم  مباحث  از  بسیاری  طرح  از  آيات  تفسیر 

الله طرح قرائات را در روش استیحايی  فضل خودداری کرده است.  
وی معتقد   کند.تاثیر دانسته، لذا به شدت از طرح آن خودداری میبی
 است. تفکیک مباحث علوم قرآنی از تفسیر به

در اينجا مباحثی قرآنی مطرح است که از مباحث گويد:»میوی  
آيد و امیدواريم که در کتاب جديدی به اين علوم قرآنی به شمار می

 ( 15/ 1 ،همانباحث بپردازيم.«)م
از فضل  اين  وجود  با برخی  به  قرآنی    الله  علوم  در  مباحث  که 

است بهره روش  قابل  است  یحايی  اکثر  فضل  پردازد.میوری  در  الله 
السوره«،  هاسوره اجواء  عنوان:»فی  مدنی   تحت  و  مکی  از  بحث 

 هرگز . وی  درآورده استاستیحايی  روش  استخدام  را به  بودن سوره  
مبحثی    مفسرين پیشین به عنوانرا همچون    مکی يا مدنی  از  بحث

بلکه با استناد به فضای است،    به کار نبردهسنت تفسیری    مستقل در
 پردازد. محتوايی آن در روش استیحايی می  وریبه بهره   ،نزول سوره



 41          ( 35- 44)   1403  پايیز و زمستان ،  25، پیاپی  1، شماره  13پژوهشنامه تفسیر و زبان قرآن، سال  

 

 در روش استیحایی روایات وری از بهره -5-3

داند و روايات را شرح و تفصیل آن  قرآن را حجت يقینی می الله  فضل 
و مراجعه به آن را برای فهم دقیق قرآن ضروری و گريزناپذير   داند می 
ای به روايات  در مقدمه تفسیرش توجه ويژه وی    ( 321/ 7همان ) . داند می 

نمايد و معتقد است  تفسیری و جايگاه آن در حل معضلات اجتماعی می 
ايات قطعی يا قريب به قطعی  بايد رو درباره روايات اعتقادی و تفسیری  

چرا که موجب انکار حقايق ثابت يا تاويل نصوص قابل اعتماد  باشند،  
وثاقت    وی   ( 24و 1  / 1: همان )رک:  شود.  اقتضای مصلحت ايشان به می 

با اين وجود همچون  است.    را در امور غیبی ضروری دانسته نص روايت  
امور غیبی   معتقد است در  از  علامه طباطبايی  به مجرد دوری  نبايد 

قبل از التزام    وی معتقد است   مالوفات ذهنی روايات را کنار بگذاريم. 
 . عملی به حديث بايد از صحت علمی آن مطمئن شد 

می با "  گويد:وی  حديث  مفهوم  سازگاری  فهم  جهت  پس 
مضمون قرآن، ناچاريم نصوص را در دلالت فکری، از طريق اصول  
دقیق در بحث علمی، با هم مقايسه کنیم و در مقام بحث و مقايسه  
به اسالیب اصولی سنتی اکتفا نکنیم به خصوص در مساله عرضه بر  

 ( 324-16/323:همان)"[ 42]فصلت: قرآن 
  نزول،   ن أ ش   تاريخی روايات  ای به  استیحايی توجه ويژه وی در روش  

  ها پرداخته آن موارد مشخصی که قرآن در آياتش به ذکر  و    اشیا   ، اشخاص 
 داند: و دو نکته را درباره اسباب نزول قابل ملاحظه می   نمايد است می 
داند. تفسیر آيه را متوقف در نقطه عزيمت اسباب نزول نمی  اول:

زيرا بر اين باور است که قرآن زنده است و اقتضای حیات، حرکت  
امتداد زمان و مکان در جريان هستند و   آيات قرآن در  لذا  است. 

گیری آن در يک واقعه، قابل مفهوم يک آيه از قرآن کريم يا موضع
های روز و در سطح  امتداد تاريخ به جريانتطبیق در  بسط، جری و

شود تا از خلال اسباب نزول با واقع است. و اين قابلیت موجب می
نظريه  مفهوم  در بسط  آينده  و  زمان حاضر  مناسب  راهبردی  های 

 .رويارويی با شرک، کفر، ظلم و طغیان استخراج شود
: با وجود اينکه آيات در چارچوب مضمون فکری معینی در دوم

رکتند، اما به اعتبار ارتباط معنوی که آيه آن را در معنايی ديگر و ح
می شامل  عملی  نتايج  گرفتن  درنظر  معنای  با  زمان  هر  در  شود، 

شود. و اين همان چیزی است که در جديدی از آيه بر ما نازل می 
روايات ماثور از ائمه معصومین)ع( تحت عنوان تاويل از آن ياد شده 

مفهومی  است. آيه   همان  ظاهری  و  لغوی  مدلول  براساس  که 
شود، بلکه برمبنای مدلولی غیر از مدلول ظاهری آيه برداشت نمی

 (27- 26 /1: همانرک: شود.)فهم می

 
نمونه: .1 عنوان  الم519)  نمونه  ریتفسدر    به  التحر122)  زانی(،  التنو  ري(،  ،  ( 108)ريو 

 ( بار به کار رفته است. 101تفسیرالمنیر)

 تربیتی در روش استیحایی - وری از گرایش اجتماعی بهره   - 4- 5

است.   تربیتی  -الله در تفسیر قرآن، گرايشی اجتماعیگرايش فضل 
از  -اجتماعیگرايش  مبانی   عبارتند  او  تغییر   حرکت:    تربیتی    ، و 

 . حريت و  ، تبلیغنگریواقع
:  »واقع«: واقعیت، »حرکی«   های: واژه »حرکه« و پس از آن واژه 

تبلیغ   انقلابی،  واژه   آزادی   : و»حريت«   »الدعوه«:  در  پربسامدترين  ها 
هیچ    ر من وحی القرآن، تقريبا در تفسی  تفسیر من وحی القرآن هستند. 

»حرکه يا حرکی« بیانگر باور    ها نیست. واژه ای خالی از اين واژه سوره 
بار در    2517  در مقايسه با ديگر تفاسیر معاصر،  اين واژه به تغییر است.  

اين باور را در ذهن هر    "حرکت "  واژه   1تفسیر وی تکرار شده است. 
ايجاد کند  تواند در انسان حرکتی  کند که آيات می مخاطب تقويت می 

بخش قرآن را زنده نمايد و مسائل و مشکلات زندگى  تا روح حیات 
جامعه مسلمانان را حل کند. وی بر اين باور است که با بازگشت به  

شود  های قرآنی حلقه اتصالی میان قرآن و زندگی بشر ايجاد می آموزه 
درماندگی  از مشکلات و  برای خروج  راهکاری  بیابد. تا  بشريت    های 

لله در جای جای تفسیرش سخن از تغییر و ايجاد انگیزه جهت  ا فضل 
داران دعوت اسلامی رانده است. يکی از  تغییرات مثبت توسط داعیه 

 ( 230/ 14: )رک: همان   سورة روم  است.   41ها آية  اين نمونه 
کارگیری مکرر واژه » واقع« بر اين نکته تاکید نموده  وی با به

واقعیت است که بايد در متن زندگی انسان  که قرآن کتابی ناظر بر 
نمايد.)به نقش  همايفای  رک:  نمونه  در  17/241  ان:عنوان  وی   )

تفسیر آيه:»انّ هذا القرآن الذی يقص علی بنی اسرائیل اکثر الذی 
گويد:»قرآن، کتابی مجرد و ذهنی نیست  می  76فیه يختلفون« نمل/

و هر جا است  واقعیت  به  ناظر  زمانی  در هر  تواند  ای میمعهبلکه 
 ( 14/382همانخويش را در آن بیابد و حس کند.«)همان و 

واژه »دعوت« حاکی از باور علامه بر جاذبه زياد دين اسلام و 
رسالت قرآن و مسلمانان بر تبلیغ و گسترش دين الهی است. دينی 

های آن ظرفیت  نمايد و آموزهکه گاه با گفتگو و گاه با جهاد رخ می
اقت با  دارد.تطبیق  را  زمان  مقدمه   ضائات  در  وی  که  همانگونه 

تفسیرش، نگارش تفسیری همچون من وحی القرآن را از الزامات  
آفرينی در شرايط کنونی بتواند تبلیغ اسلام دانسته است که با تحرک

 اهداف قرآن را محقق سازد. 

ای به آزادی و کرامت انسان وی در سراسر تفسیرش توجه ويژه
است. وی با قرار دادن  نموده  بار تکرار    305  را  «حریةواژه»  ونموده  

واقعیت معرض  در  آن  قرآن  آيات  تفسیر  به  اجتماع  موجود  های 
به قوانین اجتماعی قرآن.  پردازدمی کسب استقلال و    که در  وی 



 ... الله  فضل   ن ی محمدحس   د ی علامه س   دگاه ي د   ن یی تب : و همکاران یاصفهان  انیحلاج          42
 

 

غربی   انسان مدخلیت دارد)از جمله جهاد و مبارزه با استعمار  آزادی
 .و اسرائیل( تاکید نموده است

 

سید محمد حسین    تطبیق روش استیحایی از نظر   - 6

 الله در سوره جمعه فضل 
مبارکه جمعه  سوره  مطالعه  با  بخش  اين  تطبیق   ،در  به چگونگی 

 پردازيم.روش استیحايی در تفسیر اين سوره می
 
 در سوره جمعه  علوم بلاغیوری از بهره -6-1

بر  در سوره جمعه،  اللهعلامه فضل در  بهره   علاوه  از سیاق  مندی 
 پردازد. های بلاغی میجنبه ديگر به  سه مورد  در استیحای از آيات،
فضل دربارهعلامه  آيه الله  در  موجود  جمعه   1  صفات  سوره 

آيهمی مفسرين صفات چهارگانه  از  برخی  بسا  با    1  گويد:»چه  را، 
دانسته  مرتبط  سوره  و  مضمون  نموده ايناند  استیحاء  اند. گونه 

کنند، »قدوس« با صفت»ملک« با تجارتی که برای آن شتاب می
ای که روند، »عزيز« با مباهلهلهوی که از ذکر خدا به سوی آن می

  شوند و مرگی که گريزی از آن نیست ويهود به آن فراخوانده می 
لب از »حکیم« با اختیار رسولی امی از میان خود ايشان... اين مطا

دقیق است، اما در دلالت واضح نیست.«   جنبه استیحايی، ظريف و
الله با استمداد از همانگونه که ملاحظه شد فضل  (18/360  :)همان

 پردازد.سیاق به استیحای از اين آيه می 
به  با بررسی سیاقی سوره  «  في أجواء السورة تحت عنوان:» وی  

تاثیر    گر بیان   را پرداخته و سوره جمعه  اين سوره  بیان محورهای اصلی  
  مکه يا جزيره العرب   در   جامعه جاهلی در  نقش رسول در ايجاد تغییر  

تا با آيات الهی که بر ايشان تلاوت نموده، ايشان را تزکیه نمايد    دانسته 
و سطح فکر و فرهنگ ايشان را ارتقا بخشد و عملکرد ايشان را مطابق  

گونه فضل خداوند موجب ارتقای سطح  کتاب و حکمت گرداند و اين 
پس    ... ايشان شده تا بتوانند در حمل عملی رسالت الهیه عمل کنند 

ن را با درخواست مرگ تحدی نمود. گرچه ايشان هرگز  خداوند هم ايشا 
گونه بر  چنین درخواستی نکردند، چرا که از آثار وخیم آن مطلعند و اين 

مومنین تاکید نموده که مشغولیت به دنیا موجب ترک ذکرالله و نماز  
جمعه نشود. نمازی که در روز جمعه، روز گردهمايی هفتگی مسلمانان  

 ( 357  : )همان .شود زار می جهت عبادت خداوند برگ 
معتقد است  را من باب تمثیل دانسته،    سوره جمعه   5  ه آي وی    - 

 
قال:»كُنَّا جلوسًا عند النَّبيِّّ صلى الله علیه و آله و سلم حین أنُزلت سورة   .1

ین    و  ) بلغ:   الجمعة فتلاها، فلما رِّ نْهُمْ   آخ  ا  مِّ قوُا  ل مّٰ مْ   ی لْح    یا :  رجل    له   قال (بِّهِّ

به يک  تورات  مضامین تبديل نکردن  بر اين تمثیل   يهود سبب شمول 
جهت تحولات درونی نفسی برای قرب الهی  توسط ايشان  پروژه عملی  

ايشان  اين گونه فضل خداوند موجب ارتقای سطح  "گويد:  است. وی می 
تا همچون   کنند،  عمل  الهیه  رسالت  عملی  حمل  در  بتوانند  تا  شده 

در پرتو اين مطلب يهود در جايگاه هبط    چهارپايان حامل اسفار نباشند... 
عمل هستند چراکه بار مسئولیت رسالتی را که موسی ع بر دوش کشید  

)رک:    "تحمل نکردند و با تعصبات نژادی خود را اولیای الهی دانستند. 
 ( 364  مان: ه 

نماز را تجسید شخصیتی زنده و متحرک دانسته    9  در آيه   ی و   - 
است که با تمام حرکات و سکناتش خدا را ياد نموده و مؤيد اين مطلب  

ها  نظر برخی از مفسرين را ذکر نموده است که تعلیلشان از اقامه خطبه 
 قبل از نماز، اشتمال و محوريت آن بر ذکرالله بوده است. 

به کل   همچنین  - باب اطلاق جز  بیع در هنگام    من  از  نهی 
 داند که مانع ذکرالله باشد.اذان را نهی از کل اعمالی می

 
 وری از علوم قرآنی در سوره جمعه بهره -6-2

بحث    مباحث علوم قرآنی، تنها از   از   سوره جمعه   در الله  علامه فضل 
«  السورة في أجواء  تحت عنوان:» وی    مکی و مدنی بهره برده است. 

گويد: »اين سوره مدنی جهت  می وری از موقعیت نزول سوره  با بهره 
  ة بیان تاثیر نقش رسول در ايجاد تغییر جامعه جاهلی که در مکه يا جزير 

الهی که رسول بر ايشان  العرب زندگی می  با آيات  کرد، نازل شد تا 
ايشان را  تلاوت نموده، ايشان را تزکیه نمايد و سطح فکر و فرهنگ  

ارتقا بخشد و عملکرد ايشان را مطابق کتاب و حکمت گرداند و ... و  
ترک  اين  موجب  دنیا  به  مشغولیت  که  نموده  تاکید  مومنین  بر  گونه 

روز جمعه، روز گردهمايی   نمازی که در  نماز جمعه نشود.  و  ذکرالله 
 ( 360  : «)همان .شود هفتگی مسلمانان جهت عبادت خداوند برگزار می 

 
 در سوره جمعه  روایاتوری از بهره -6-3

در    گیری از روايات با اينکه نگاهی سختگیرانه در بهره الله  علامه فضل 
فريقین  روايت از منابع    22  سوره جمعه آيات  در تفسیر    . دارد   تفسیر قرآن 

نموده است  بهره    نقل  از روايات  آيات  تفسیر  ابهام  رفع  و گاه جهت 
ايشان کسانی هستند    گويد: می   3  در تفسیر آيه   به عنوان نمونه   . گیرد می 

، روايات بنا به آنچه بخاری  گروند می   اسلام   به   های اول که پس از نسل 
بیانگر اين است که ايشان قوم   1است.   نقل کرده ريره  با اسنادش از ابوه 

فوضع یده على رأس سلمان    بنا؟  یلحقوا  لم  الَّذین  هؤلاء  من  الله،   رسول
الفارسيِّّ وقال: والَّذي نفسي بیده، لو كان الإیمان بالثُّریَّا، لناله رجال  من 

 هؤلاء« 



 43          ( 35- 44)   1403  پايیز و زمستان ،  25، پیاپی  1، شماره  13پژوهشنامه تفسیر و زبان قرآن، سال  

 

مراد روايت    ، با فرض صحت روايت و    اما بنا به ظهور آيه   ... فارس هستند 
چرا که آيه از امتداد    ، است   ديگر های  و نسل ها  ت از ام   مصداقی بیان  

آيندگان سخن گفته است و اين نظر با روايت    به دست رسالت در آينده  
 ( 363: )همان   1. شود سهل بن سعد ساعدی تقويت می 

 ه است. بهره جست  در تبیین آيات  ريخیتااز روايات  وی    نینچهم
ن نزول آيات پايانی أالله بر روايات شنقدهای محتوايی علامه فضل

 ای مثال زدنی است. سوره جمعه نمونه
پايانی سوره جمعه،   با درنظر گرفتن   وی  آيات  معتقد    شان نزول 

است خدای سبحان دائما از نقاط ضعف موجود در جامعه اسلامی برای  
گويد، تا بر اين مسئله  مسلمانان صدر اول )صحابه(، برای ما سخن می 

مسلمانان،   ادوار  از  دوره  هر  در  ضعف  نقاط  وجود  که  کند  پافشاری 
ای از مسئولیت رهبری در تعامل  کند و ذره اسلامیت ايشان را ملغی نمی 

يا همین افراد     نقاط قوت داخل ديگر افراد   کاهد و بايد ايشان نمی   با 
الله و از  از طريق کلام   با راهنمايی رهبری  سپس    ضعیف توجه نمايد. 

وی معتقد    گردد. آغاز می   طريق ارائه الگو، يا از طريق ترغیب و ترهیب 
گرد   مسجد  در  مسلمانان  که  بود  اين  واقعه  ظاهر  شايد  است 

خواند...، اما حق مطلب  که وی خطبه می در حالی   ، بودند   ( ص ) الله رسول 
اين است که مردم در هر زمان و مکان، همان مردم هستند، و برعهده  
عاملین دعوت و جهاد است که طبیعت انسان را مورد مطالعه قرار داده،  

تا هنگامی  نموده،  بررسی  را  قوتش  و  به نقاط ضعف  مومنان  طور  که 
رخی انحرافات شدند، جامعه دچار سقوط نشده و  ای دچار ب غافلگیرانه 

ياس بر آنها غلبه نکند و اين نحوه مواجهه قرآن با کسانی است که  
لهو   را در حال خطبه ها و نماز ترک نمودند و به سوی   ( ص ) خدا رسول 

 ( 377- 375  : )رک:همان و تجارت روانه شدند. 
 
 در سوره جمعه  گرایش اجتماعیوری از بهره -6-4

روش استیحايی به  گرايش اجتماعی در    وری از بهره با    الله مه فضل علا 
 : دست يافته است. به عنوان نمونه سوره جمعه    از تفسیر   جديدی فهم  

آيه   -  تفسیر  جمعه   2  در  را   ، سوره  آيَاتِهِ«  عَلَیْهِمْ  عبارت»يَتْلُو 
دانسته که ای برای شنیدن و دريافت نظريه توحیدی اسلام  مقدمه 

تواند از انسان، يک انسان جديد بسازد. »و يُزَکِّیهِم « را نفوذ در  می 
اعماق احساسات انسان به منظور پاک نمودن او از رسوبات عفونی 

داند که گناه که به مرور ايجاد شده و در وجودش لانه کرده است، می 
ارائه داد که با در پرتو اين تزکیه، نقش فعال رسول)ص( را نشان می 

به   الگو  را  مسلمان  انسان  امت،  عموم  درونی  تحولات  و  تغییر  در 

 
أنُزلت سورة  » .1 حین  سلم  و  آله  و  علیه  النَّبيِّّ صلى الله  عند  جلوسًا  كُنَّا 

ا قال: »قال رسول   الله صلى الله علیه و آله و سلم: إنَّ الجمعة فتلاها، فلمَّ
تي   في أصلاب أصلاب أصلاب رجالٍ من أصحابي، رجالاً ونساءً من أمَُّ

کند، وی بر اين باور است که انسانی فعال در مسیر خیر تبديل می 
سازی تنها توسط اين اسوه حسنه، با بازگرداندن ايشان عملیات انسان 

 (361: شود. )همانبه اخلاق حسنه و سلوک مستقیم محقق می 
عبارت»و يزکیهم و يعلمهم الکتاب و الحکمه« معتقد   دروی    -

است ارزش شیوه اسلامی در تربیت انسان، تاکید بر وحدت فکری  
ای گیرد، به گونه . وحدت فکری که همه قضايا از آن نشأت می است

کند که در آن، وحدت شخصی در چارچوب عملی وحدت تلاقی می
ابعاد  تواند امت اسلاو اين همان چیزی است که می  می را دارای 

انسان  حرکت  در  اقتصادی  و  سیاسی  روحی،  فرهنگی،  مختلف 
 .درسطح جهان نمايد

داند که دو  سوره جمعه را تاکید بر اقامه نمازی می   9آيه  وی    - 
اجتماعی،    دنیوی و اخروی   بدل از نماز و مشتمل بر ضروريات   آن خطبه  

گیرد نتیجه می  استیحايی الله با روش  . علامه فضل است سیاسی مردم  
نوعی از  مسلمانان، خود  ظ مرشدانه در مسائل سیاسی  کلام و وع

تاکید فراوان خداوند بر حضور "  گويد:آيد. وی مینماز به شمار می
ترک آن در شرايط ضرر، حرج  است که تنها    ایگونه در نماز جمعه به

جمعه حرام  يا اضطرار جايز است، پس بیع را در هنگام اذان نماز  
انگیختن وجدان  بر  آمَنُوا« به جهت  الَّذِينَ  أَيُّهَا  نمود. و خطاب»يا 
عمیق ايمان در وجود مومنین است تا ادای اين واجب را در هیچ  

از بحران به شرايطی  اين  نکنند و  فراموش  های داخلی و خارجی 
جهت پافشاری بر بازگشت اين صفت به شخصیت ايشان است تا  

 ( 370:)رک: همان "حاکم در جامعه قرار نگیرند.تحت تاثیر جو 
 

 گیری نتیجه
فضل علامه  قدرت  گذشت  آنچه  بر  براساس  آيات  تطبیق  بر  الله 

مسائل عصرحاضر جلوه ويژه و نويی از تفسیر را به نمايش گذاشته 
 است. حاصل آن که:

ی است و روش  پرداز لهام گرفتن از آيات و ايده استیحاء به معنای ا   . 1
با    های ديگر استیحايی در تفسیر عبارت است از دستیابی به همه جهان 

اين روش حاصل خبرويتی است که در اثر ممارست    الهام گرفتن از آيات. 
 بر آيات قرآن ايجاد شده و دريافت روح آيات است.   الله فضل فراوان  
اينکهبا    .2 به  از مواضع  فضل  توجه  های: واژهالله در بسیاری 

شايد  ه است،  به کار برد  و استنطاق را مرادف هماستلهام    استیحاء،
که استیحايی  روش  بتوان   دانست  استنطاقی  روش  بر  تطبیقی  را 

 البلاغه عنوان نموده است.علی)ع( آن را در نهج

ین    و  یدخلون الجنَّة بغیر حساب، ثمَّ قرأ:) رِّ نْهُمْ   آخ  ا   مِّ قوُا  ل مّٰ مْ   ی لْح    هُو    و    بِّهِّ
یزُ  یمُ  ا لْع زِّ كِّ  « (ا لْح 



 ... الله  فضل   ن ی محمدحس   د ی علامه س   دگاه ي د   ن یی تب : و همکاران یاصفهان  انیحلاج          44
 

 

انسان را    روش استیحايی، مبتنی بر دو رکن متن و انسان،  .3
تواند از داند که می آوردن متن می  در  حرکت  بهعنصر فعال جهت  

 ايحاء قرآن استیحاء کند. 
بودن    .4 فراعصری  و  زنده، جاری  بر  باور  با  استیحايی  روش 

پردازد که بايد در هر زمان از قرآن  قرآن به تقويت اين انديشه می
 . برای حل مسائل روز الهام گرفت

آمده از آيه به هیچ روی    دست   استیحايی مفاهیم بهدر روش    .5
برآمده از مدلولات لفظی آيات نیست، بلکه مدلولی غیر از مدلول  

الله از حقیقتی با عنوان وحی  ظاهری آيه مقصود او است که فضل
ياد می آن  از  آيه  همان مفهومی که در روايات    .کند شدن مجدد 

عظم يا مفهوم اعمق ياد شده  ماثور ائمه طاهرين)ع( از آن به تاويل ا
 ( 26ص است. )رک: همان،

الله تعدد معانی قرآن را حاصل ذو الوجوه  فضل   از آنجايی که   . 6
تواند مختلف باشد  داند، لذا معتقد است ايحائات نیز می بودن قرآن می 

 تواند تجلیات متعددی از آيات قرآن باشد. و اين تعدد برداشت می 
استیحايی    .7 وهدف  اللهفضلروش  است  گرايش   مدار   با 

عناصرتربیتی  - اجتماعی تغییر،  از  و  و  تبلیغ    ،نگریواقع  حرکت 
وحريت   برده  جدي  بهره  انسانی  ساخت  قرآن به  الگوی  مطابق  د 

خدا)ص( به   سازی تنها توسط رسولعملیات انسان انديشد. اين  می
اخلاق حسنه و سلوک عنوان اسوه حسنه، با بازگرداندن ايشان به  

 .شودمستقیم محقق می
  ، علوم قرآنی علوم بلاغی،    : ی نظیر الله در اين روش از مقومات فضل   . 8

 تربیتی بهره برده است.   - روايات تاريخی و دينی و گرايش اجتماعی 
الله به کمک علوم بلاغی و جو و فضای حاکم بر سوره، فضل  .9

کند و در نهايت تعیین میسوره، محور يا محورهای کلی    برای هر
درس نتیجه نظیر:  عناوينی  تحت  ايحائات،  گیری  سوره،  از  هايی 

می ارائه  استلهامات  و  استیحائات  اينکه  وی    دهد.استنطاقات،  با 
ا تفسیر  از  قرآنی  علوم  مباحث  تفکیک  به  اساساًمعتقد  و  به    ست 

علوم  مباحث    در مواردی از  اماپردازد،  مباحثی همچون قرائات نمی
 است.بهره برده  قرآنی همچون مکی و مدنی

بهره   .10 با  استیحايی،  وی  روش  در  تفسیری  روايات  از  وری 
در حل معضلات اجتماعی مهم دانسته، با وجود اين  را  جايگاه آن  

که معتقد است درباره روايات اعتقادی و تفسیری بايد روايات قطعی 
دقیق نصوص از راه  وی معتقد است فهم    .يا قريب به قطعی باشند

يعنی قبل از التزام عملی به   قواعد و اصول فهم حديث میسر است.
وی رواياتشان نزول را   آن مطمئن شد. حديث بايد از صحت علمی

 درنظر گرفتن اين حقیقت که و با    ندانسته  متوقف در نقطه عزيمت

معتقد است    ند،امضمون فکری معینی در حرکت  آيات در چارچوب
رتباط معنوی، در هر زمان معنای جديدی از آيه بر ما نازل  به اعتبار ا

 وی با روش استیحايی بسیاری از رواياتشان نزول را قابل   شود.می
 پردازد.به اجتهاد در اين خصوص میداند و نقد محتوايی می

اجتماعی11 گرايش  و  فضل  تربیتی  -.  حرکت  بر:  مبتنی  الله 
واقع و حريت  تغییر،  تبلیغ  در  نگری،  گرايش  اين  از  است که وی 

 روش استیحايی بهره فراوانی برده است. 
اما    که ادعا بر نگارش تفسیری جديد ندارد، الله با اين فضل   بنابراين 

بهره  است. ور با  داده  ارائه  بديع  و  نو  تفسیری  استیحايی  روش  از    ی 
از آيه  دهد که آنچه فضل ها نشان می ارزيابی  با روش استیحايی  الله 

های موجود در آيات  که برآمده از دلالت دريافت نموده است، بیش از اين 
  باشد، برآمده از خبرويت وی در دريافت روح آيات قرآن کريم است؛ 

 فاصله دارد.   شود ها گاه با آنچه از آيه استظهار می چه دريافت اگر 
 

References 
Holy Quran 

Nahj al-Balagha 

A group of thinkers, 1400 SH, Introduction to 

Contemporary Commentators and Quranic 

Researchers, Bushra Cultural-Religious Institute. 

Abu al-Futuh al-Razi, Hussein ibn Ali, 1408 AH, 

Rawd al-Jinan wa Ruh al-Jinan fi Tafsir al-Quran, 

edited by Muhammad Ja'far Yahaghi - 

Muhammad Mahdi Naseh, Mashhad: Islamic 

Research Foundation of Astan Quds Razavi. 

Fadlallah, Muhammad Hussein, 1419 AH, Tafsir 

min Wahy al-Quran, Beirut: Dar al-Malak for 

Printing and Publishing. 

Farahidi, Khalil ibn Ahmad, 1410 AH, Al-Ain, 2nd 

edition, Qom: Hijrat Publications. 

Ibn Manzur, 1997 AD, Muhammad ibn Mukarram, 

Lisan al-Arab, Beirut: Dar Sader. 

Mostafavi, Seyyed Hassan, 1430 AH, Al-Tahqiq fi 

Kalimat al-Quran al-Karim, Tehran: Book 

Translation and Publishing Agency. 

Raghib al-Isfahani, Hussein ibn Muhammad, 1412 

AH, Al-Mufradat fi Alfaz al-Quran, edited by: 

Safwan Adnan Daoudi, Damascus, Beirut: Dar al-

Qalam al-Shamiya. 

Rahman Setayesh, Mohammad Kazem, 1375 SH, 

Encyclopedia of the Islamic World, under the 

supervision of Haddad Adel, Gholamali, Vol. 10, 

Tehran: Foundation of the Islamic Encyclopedia. 

Zarangari, Ahmad, 1367 SH, The Great 

Encyclopedia of the Islamic World, edited by 

Mohammad Kazem Mousavi Bojnourdi, Tehran: 

Center for the Great Islamic Encyclopedia. 


